
71

Compartir y alimentar el alma: 
rituales en torno a los detenidos- desaparecidos 

en Guerrero, Jujuy

Mariana Garcés*

Introducción

El presente artículo forma parte de mi trabajo final de licenciatura en 
antropología. En el cual desarrollé una investigación en torno a las 

memorias de un Centro Clandestino de Detención (CCD)1 que se instaló 
a 20 km de San Salvador de Jujuy en el año 1976, en un pueblo llamado 
Guerrero. La inmensa mayoría de las personas que permanecieron allí, 
fueron secuestradas en “la noche del apagón”2 “El apagón” es el nombre 
con el que se conoce a un conjunto de operativos llevados adelante entre 
el 20 y el 27 de julio de 1976 en las localidades de Calilegua y Libertador 
General San Martín.

El CCD “Guerrero”3 se emplazó en un predio conocido como “Las 
Hosterías de Guerrero” que cuenta con tres edificios, construidos durante 
la presidencia de Perón en los años ‘50 con la intención de promover el 
turismo. Con el derrocamiento del gobierno peronista en 1955, el proyec-
to quedó abandonado. Posteriormente, entre 1958 y 1962 el lugar volvió 

1 La última dictadura cívico militar argentina (1976-1983) estuvo encabezada por 
una junta integrada por las tres armas, tuvo una política de exterminio y persecu-
ción a la disidencia política la cual tuvo una faceta pública y otra clandestina. Las 
personas fueron secuestradas y confinadas en los centros clandestinos de deten-
ción que se instalaron en todo el país. En esos lugares, eran torturadas y “desapa-
recidas” (Calveiro, 2006).

2 Para destacar la voz de interlocutores y categorías nativas se utilizarán comillas 
dobles. Las categorías conceptuales de autores y las citas textuales serán expresa-
das en itálica.

3 Comillas con las que se diferencia el nombre del CCD del nombre del pueblo.

* Museo de Antropología (Facultad de Filosofía y Humanidades, Universidad Nacional de 
Córdoba) - marianagarces309@gmail.com

 

mailto:marianagarces309@gmail.com


Compartir y alimentar el alma:  

rituales en torno a los detenidos- desaparecidos en Guerrero, Jujuy

72

a ser utilizado. Durante ese tiempo, una de las hosterías se convirtió en 
la residencia del gobernador Horacio Guzmán, mientras que las otras dos 
retomaron su función original. Con el golpe de Estado de 1962, el lugar 
fue nuevamente abandonado (HIJOS-Jujuy, 2018).

En 1973 el obispado de la provincia tomó posesión del terreno de las 
hosterías. Hasta que en 1976 las fuerzas de seguridad de la provincia ocu-
paron el predio y éste funcionó como un CCD, entre julio y agosto de 
1976. Luego los secuestrados fueron trasladados y el lugar fue desmante-
lado. En octubre de ese mismo año el predio pasó a ser sede de la Escuela 
de Policías Manuel Belgrano. En los años ‘90 las hosterías fueron cedidas 
a los gremios de SMATA4, UPCN5 y UOCRA6 que hasta el día de hoy 
siguen ocupando estos espacios.

En la actualidad Guerrero forma parte del municipio de la capital ju-
jeña, aunque generalmente es referenciado como pueblo. Cuenta, apro-
ximadamente, con 1.000 habitantes y 400 viviendas7. La principal fuente 
de empleo proviene del sector público, en la empresa estatal “Agua de los 
Andes” y el trabajo informal. Por lo general estas ocupaciones se entrela-
zan con actividades agrícolas y ganaderas de subsistencia.

La población jujeña urbana, así como de turistas ubican a Guerrero 
como un “lugar de paso”, ya que se encuentra a 4 km de un complejo turís-
tico de aguas termales de importante concurrencia, denominado Termas 
de Reyes. Es decir, Guerrero forma parte del imaginario social principal-
mente como referencia para indicar el camino a Termas de Reyes. Sien-
do oriunda de Jujuy compartí por mucho tiempo este imaginario sobre 
Guerrero como “lugar de paso”, sin embargo, detenerme allí, recorrer y 
observar sus calles y pequeñas casas, fue la puerta de entrada a mis propias 
exploraciones respecto a las formas en que se construyen y expresan me-
morias de la represión en dicho pueblo.

4 Sindicato de Mecánicos y Afines del Transporte Automotor.

5 Unión del Personal Civil de la Nación.

6 Unión Obrera de la Construcción de la República Argentina.

7 Esta información proviene del relevamiento llevado a cabo por el Centro de 
Atención Primaria de la Salud de Guerrero en agosto de 2023. El CAPS realiza tres 
“rondas sanitarias” al año, durante las cuales se efectúa un seguimiento poblacional 
mediante visitas domiciliarias realizadas por un médico en la zona.



Mariana Garcés

73

Rituales en torno a los detenidos- desaparecidos en Guerrero- Jujuy

En Guerrero, en fechas específicas, se llevan adelante conmemoracio-
nes en donde las memorias de la represión cobran importancia. Una de 
ellas se inscribe en el calendario conmemorativo de Derechos Humanos 
(DDHH): el 24 de marzo, aniversario del golpe de Estado de 1976. En esta 
ocasión se realiza por la mañana una marcha en el pueblo, que finaliza en 
el portón de ingreso del ex CCD. Es una fecha en la cual se organiza una 
marcha desde 1985, encabezada por los organismos de DDHH. Otra, se 
inscribe en el calendario religioso: el 2 de noviembre, “Día de los Fieles 
Difuntos”, cuya celebración es tradicional para la provincia de Jujuy. En 
esta oportunidad, quienes participan de la conmemoración, realizan un 
“banquete”, en el cual se ponen diferentes tipos de comidas, dulces, panes 
con formas y bebidas para agasajar y satisfacer a las “almas”. Cuando estas 
“han quedado satisfechas”, se comparte la comida entre los invitados y se 
va al cementerio. Los desaparecidos son incorporados a esta conmemora-
ción, pero la falta de localización de esos cuerpos hace que no haya lugar 
fijo a donde “visitarlos”, de modo que las personas que participan de esta 
ceremonia llevan las ofrendas a la puerta del ex CCD, donde fueron vistos 
por última vez con vida. La escenificación de la memoria

8 (Ricoeur, 1999; 
Jelin, 2002) toma un sentido particular, ya que en estas acciones se ven 
manifestadas las formas locales de lidiar con la muerte, donde los desa-
parecidos quedan integrados al universo de los muertos de esta localidad.

Ambas conmemoraciones se realizan en la puerta de la hostería co-
rrespondiente a la Unión del Personal Civil de la Nación (UPCN) son 
organizadas por la Asamblea de Trabajo y Dignidad (ATD). Cabe aclarar 
que UPCN es el lugar donde se encuentran todas las marcas que señalan el 
funcionamiento del CCD. Según los informes de investigación realizados 
en el marco de los juicios, fue en ese edificio en el cual permanecieron las 
personas secuestradas.

El objetivo de este trabajo es describir y analizar las formas en las que 
los desaparecidos del CCD “Guerrero” son homenajeados en el “Día de los 

8 El término escenificación de la memoria hace referencia a la manera en que la 
memoria colectiva es representada y expresada públicamente a través de diferentes 
formas y prácticas, como monumentos, conmemoraciones, testimonios, narrati-
vas, etc.



Compartir y alimentar el alma:  

rituales en torno a los detenidos- desaparecidos en Guerrero, Jujuy

74

Fieles Difuntos” y reflexionar acerca de su inclusión en el altar dedicado 
a los muertos. 

Culto a los muertos

En el calendario católico, el 1° de noviembre se celebra “el Día De Todos 
Los Santos” y el 2 de noviembre, “el Día los Fieles Difuntos”9. En la pro-
vincia de Jujuy, durante el 1° de noviembre, diferentes familias se ocupan 
de armar un “altar” para agasajar a sus muertos, quienes serán los invita-
dos de honor en la festividad. El altar consiste en una mesa cubierta con 
un mantel, ubicada en un lugar central de la casa. Detrás de esta se coloca 
una tela de la que cuelgan fotos, flores, coronas y rosarios

En la mesa se colocan grandes cantidades de alimentos y siempre se 
intenta que no falten aquellos que, en vida, eran del agrado de los falle-
cidos. En el altar se colocan fotos de los muertos “invitados”, también se 
confeccionan y colocan ofrendas. Las ofrendas son figuras hechas de pan 
con distintas formas, entre las que se destacan las escaleras -que se colocan 
de forma vertical ya que se cree que es por allí que las almas descienden 
y ascienden al mundo de los muertos- los angelitos, que acompañan el 
camino de los difuntos; las cruces que representan a “Jesucristo protector” 
y las palomas al “Espíritu Santo”. Además de esas figuras en los altares se 
pueden ver otras, como mujeres, hombres, soles, lunas, patitos, siempre 
de a pares. Alrededor de la mesa se colocan flores naturales y coronas de 
flores de papel. También caramelos y cigarrillos, bebidas como vino, chi-

9 La práctica del culto a los muertos tiene raíces profundas que se remontan a la 
antigüedad, aunque los modos de conmemoración han cambiado a lo largo de las 
épocas y en diversas culturas. En su estudio, Vargas (2020) rastrea el origen de la 
conmemoración del “Día de los Fieles Difuntos” y explica que tiene sus inicios el 
año 998 “cuando el monje benedictino san Odilón, quinto abad de Cluny, estable-
ció la oración por los difuntos entre todos los monasterios de su congregación al 
instituir el 2 de noviembre como la fecha de conmemoración de los Fieles Difun-
tos para orar por las almas de los fallecidos. En el siglo XIV, esta celebración se 
generalizó en toda la Iglesia católica, y se debía asistir a misa, comulgar por los di-
funtos y visitar los cementerios. Esta sería la manera en que los sacerdotes españo-
les que llegaron en el siglo XVI inculcarían en los indígenas la conmemoración del 
Día de los Muertos; sin embargo, la forma ancestral de celebrarlo sería la que iba a 
prevalecer, pese a las campañas de extirpación de idolatrías” (Vargas, 2020, p.184).



Mariana Garcés

75

cha10 y gaseosa. Cuando los elementos están dispuestos sobre el altar, es 
el momento en el cual las almas “son llamadas” e invitadas a disfrutar del 
agasajo. Para ello se encienden las velas, las cuales iluminarán el camino a 
la tierra. Durante todo ese día las velas se mantienen encendidas. Vivos y 
muertos comparten un día de celebración.

Al día siguiente, se celebra el día de “Fieles Difuntos” y llega el mo-
mento de despedir a las almas, que están “de visita” en el mundo de los 
vivos desde el día anterior. Se espera que ellas hayan quedado satisfechas 
con el agasajo y se las “despacha”11 hasta el próximo año. Para la despedida, 
cada familia se reúne frente al altar y reza, luego se separan las ofrendas 
que serán llevadas al cementerio. Una vez que “las almas se marchan”, se 
bendice la mesa con ayuda de agua bendita y las velas se apagan.

Por lo general, el ritual de los fieles difuntos es realizado en honor a los 
muertos “propios”. Es decir, de la familia o amigos cercanos, siendo una 
ceremonia que pertenece al núcleo íntimo. Luego las familias visitan a sus 
difuntos en el cementerio, limpian y arreglan las tumbas, colocan flores, 
beben y escuchan música.

Fieles difuntos en el ex CCD “Guerrero”

En Guerrero esta ceremonia que forma parte del círculo íntimo y familiar 
comenzó a realizarse en torno a los detenidos desaparecidos. Hace más de 
quince años, en la casa de una de las militantes de ATD y vecina de Gue-
rrero, se prepara un altar para los muertos del CCD “Guerrero”. 

Así, las almas de los desaparecidos son incorporadas a la ceremonia del 
“día de los fieles difuntos” a través de diversos gestos simbólicos. El altar 
preparado por ATD fusiona símbolos tradicionales propios de los altares 
familiares con aquellos que representan la lucha de los organismos de De-
rechos Humanos. Se pueden apreciar panes con forma de cruces, escale-
ras, ángeles y palomas, junto con los emblemáticos “pañuelos de Madres 
y Abuelas de Plaza de Mayo”, así como aquellos con inscripciones como 
“Nunca Más” y “30.000 Compañeros Presentes”.

10 La chicha es una bebida típica del norte argentino y de la región de los Andes 
que resulta de la fermentación del maíz.

11 El “despacho” es la ceremonia arraigada en la región andina, para despedir a un 
finado, que incluye el tradicional velorio, con rezos, letanías y recordatorios, el 
convido de bebidas, café y yerbeado, etc. (Barbarich, 2017, p.255)



Compartir y alimentar el alma:  

rituales en torno a los detenidos- desaparecidos en Guerrero, Jujuy

76

La ceremonia que incluye a los “compañeros desaparecidos” mantiene 
una estructura similar a la establecida en torno a los muertos propios, 
aunque adaptándose a esta circunstancia particular. Por un lado, el 1° de 
noviembre se realiza el altar con todos los elementos necesarios para “lla-
mar a las almitas a compartir la festividad”. 

En segundo lugar, se realiza el “despacho de las almas”, con rezos y 
esparcimiento de agua bendita, el 2 de noviembre. Esta fase del ritual se 
diferencia de aquella que se hace en torno a los muertos propios dado que, 
al no recordar personas en específico, las conversaciones que se generan 
y las peticiones que se realizan durante “el despacho”, se relacionan con 
el pedido de justicia y con el recuerdo de las injusticias vividas durante la 
dictadura. 

Finalmente, “la ida al cementerio”; es en este punto lo que exige una 
mayor adecuación ya que, en el caso de los detenidos desaparecidos, no 
hay lugar a donde ir a visitarlos, de manera que las personas que partici-
pan de esta ceremonia llevan las ofrendas a la puerta del ex CCD, donde 
fueron vistos por última vez con vida. Los invitados a la ceremonia rea-
lizan la última fase del ritual en el portón de ingreso de UPCN. Este se 
adapta para la ceremonia, ocupando el papel de un cementerio, supliendo 
su función.

Así, parte de las ofrendas del altar de la casa son llevadas al ex CCD y 
allí se arma un espacio de ceremonia, utilizando el muro de UPCN, para 
colgar las coronas de flores y las ofrendas de pan. Sobre una gruta se colo-
can flores naturales y algunos panes. 

Cuando el altar está completo. Chela, la dueña de la casa se encarga de 
iniciar el ritual. Arrodillada frente a la gruta se persigna, prende una vela 
y con ese mismo fuego enciende un cigarrillo que luego clava en la tierra. 
Vierte dentro del hueco un poco de líquido de cada una de las botellas. 
Esparce hojas de coca frente al altar. Se persigna. Se levanta y deja paso 
para que otra persona ofrende. De a una o en pareja las personas “hacen la 
ofrenda”, siguiendo los mismos pasos marcados por Chela. 

Cuando todos han ofrendado. Se reubican las figuras de pan, para que 
no sean devoradas por los perros. Los militantes de ATD se ocupan de 
colocar algunas sobre el alambrado de púa- que se encuentra en la parte 
superior de las paredes del umbral del gremio-. Otras son ubicadas en los 
zócalos superiores del paredón. 



Mariana Garcés

77

Luego de reubicar las ofrendas, se vuelca el resto de las bebidas en el 
hueco. Se esparcen las hojas de coca alrededor del altar y se encienden 
las velas-que quedaron sin prender. Se reparten los cigarrillos entre los 
presentes, y los participantes son invitados a encenderlos y dejarlos junto 
a la gruta. Todos encienden el cigarrillo, dan una pitada y luego lo clavan 
en la tierra.

El ritual finaliza al grito de “¡30.000 compañeros detenidos desapareci-
dos!”. “¡PRESENTES!”. Luego vienen los aplausos y los abrazos. 

Después del cierre ritual en la puerta del ex CCD, todos sin excep-
ciones, vuelven a casa de la familia de Chela para compartir la comida 
elaborada especialmente para los vivos.

Una vez terminado el almuerzo invitan, nuevamente, a congregarse 
alrededor del altar dedicado a los muertos. Frente a esto, una mujer de 57 
años, militante de ATD y vecina de Guerrero, realiza el “levantamiento de 
mesa”, esta acción consiste en separar aquellas ofrendas y alimentos que se 
repartirán de manera equitativa entre los invitados. Los presentes realizan 
una fila ordenada y esperan su turno para recibir las ofrendas.

Cada invitado lleva en sus manos una bolsa de nylon, en la que recibirá 
un “poco de cada cosa” de las que compusieron el altar. En un recipiente 
la militante de ATD coloca un trozo de bizcochuelo, uno de pastafrola, 
uno de torta de durazno con crema, panes, un puñado de tutucas, paletas 
de caramelos, pedazos de fruta y golosinas. Luego introduce la comida 
dentro de la bolsa de uno de los invitados. Se repite esta acción, hasta que 
todos reciben su ofrenda.

Reflexiones finales 

El trabajo aquí presentado forma parte de un capítulo de mi trabajo final 
de licenciatura en antropología, en el cual describo y analizo minuciosa-
mente este evento, indagando acerca de la reconfiguración de los espacios 
rituales a partir de la incertidumbre de la muerte.

En esta oportunidad reflexionaré acerca de cómo los militantes de 
ATD parecen dar por sentado que los detenidos desaparecidos están 
muertos y “deben” ser agasajados en el día dispuesto a rendirle culto a los 
difuntos. Esto contrasta con la postura que sostienen los Organismos de 
Derechos Humanos. En una nota escrita para “HIJOS-Jujuy”, Eva Arroyo, 



Compartir y alimentar el alma:  

rituales en torno a los detenidos- desaparecidos en Guerrero, Jujuy

78

comparte una reflexión respecto a rendirle culto a los desaparecidos en el 
día dedicado a los muertos, tras participar del “día de los fieles difuntos” 
en Guerrero:

Durante décadas, la incertidumbre sobre el destino de lxs desapareci-
dxs, envolvió de angustia y desesperación a miles de familias que fueron 
atravesadas por el terrorismo de Estado. La falta de información sobre 
lo sucedido y sobre el destino de nuestrxs seres queridxs es un tormento 
sostenido en el tiempo, el dolor estruja el alma, nos empuja a la necesidad 
imperiosa de saber, aunque la realidad sea la muerte, que absurdamente 
y de alguna manera es un alivio. Es preferible saber, así lo decían las ma-
dres en plena dictadura con profundo dolor. […] El duelo es un derecho, 
entre otros muchos, que los genocidas perversamente le han negado a la 
mayoría de lxs familiares. El duelo, que queda suspendido en el tiempo, es 
lo que nos permite reorganizar y adaptar nuestras vidas cotidianas ante la 
ausencia de un ser queridx.

Aceptar la muerte de un/a desaparecidx sin el cuerpo contradice nuestras 
consignas políticas, homenajear a las almas es de alguna manera aceptar 
la muerte. Muchos y contradictorios sentimientos nos persiguen cada día. 
Aceptar la muerte de ellxs ¿está bien o está mal?, lo político nos posiciona 
y lo subjetivo nos traiciona.

Pero también es cierto que lo personal es político, las madres supieron 
salir a la calle e interpelar a la sociedad, sacando a la luz su dolor y el 
porqué de la desaparición de sus hijxs, y si algo aprendimos de ellas 4 
décadas a esta parte es que, constantemente de alguna u otra manera, lxs 
tenemos que “traer” siempre.Pero cómo encontrar un equilibrio, quién 
puede dejar de sucumbir a la tentación de que vuelvan aunque sea solo 
por un día, aunque nunca hayamos tenido su cuerpo ni lx hayamos podido 
enterrar, es más que seguro que ni la más racional de las personas en algún 
momento de su vida sintió, que a quien extraña con locura y sabe que no 
volverá a ver, de alguna manera se hizo presente. Y eso nos endulza la 
vida” (Arroyo, 2019) 

El 2 de noviembre de 2019, Eva, “el equipo de comunicación de HIJOS” 
y yo, asistimos juntos a la ceremonia en Guerrero, invitados por Chela. 



Mariana Garcés

79

Durante el evento “HIJOS” realizó varios registros, que posteriormente se 
plasmaron en una nota. En ella, Eva contextualiza la tradición del Día de 
los Fieles Difuntos, realiza una breve explicación sobre los sucesos ocu-
rridos en “las hosterías Guerrero” durante la última dictadura militar y 
describe cada uno de los momentos rituales de ese día, tanto en la casa de 
Chela como en las puertas del ex CCD. La nota concluye con la reflexión 
anteriormente citada, en donde Eva expone las contradicciones que ge-
nera el hecho de incluir en los altares a los desaparecidos, de quienes se 
desconoce su paradero, de quienes nunca se tuvo un cuerpo alrededor del 
cual realizar “el duelo”.

“La negación del duelo”, formó parte de una política del Estado repre-
sor, que además de torturar y asesinar, ocultó los cuerpos impidiendo de 
ese modo a los deudos realizar cualquier tipo de ceremonia de despedida, 
las incógnitas sobre la muerte, sobre los paraderos de las personas queda-
ron englobadas en la categoría desaparecidos. La falta de cuerpos afecta la 
forma en que los vivos perciben y clasifican esa ausencia (Da Silva Catela, 
2001).

La denuncia de las desapariciones y las muertes clandestinas se han 
transformado, con el paso de los años, en una “lucha colectiva”. Las ma-
dres de los desaparecidos han luchado incansablemente para visibilizar su 
sufrimiento y exigir justicia, demostrando que “lo personal y lo político 
están entrelazados”, interpelando a la sociedad. La aceptación de la muerte 
se vuelve especialmente complicada cuando el cuerpo del difunto está au-
sente, y a causa de esto no se pueden realizar todos los rituales posteriores. 
Eva, por su parte, expone las contradicciones que surgen durante la espera 
de las “almitas”, ya que, aunque la muerte se intuye, no es algo concreto. 
Las incógnitas sobre el destino final de los detenidos desaparecidos per-
manecen abiertas. Sin los cuerpos, las respuestas son precarias y aún se 
desconocen las circunstancias, los lugares, las causas y las fechas exactas. 
Esto deja un sinfín de preguntas sin resolver. 

La manera en que ambos grupos se relacionan con la desaparición 
marca una clara distinción entre ellos. Por un lado, ATD parece aceptar 
la muerte y “la presencia” de los desaparecidos como algo innegable, inte-
grándolos en sus altares y rituales. Para los familiares de los desaparecidos, 
la muerte resulta mucho más difícil de asimilar, ya que se resisten a acep-
tar esta realidad sin respuestas concretas. En estos modos de relacionar-



Compartir y alimentar el alma:  

rituales en torno a los detenidos- desaparecidos en Guerrero, Jujuy

80

se existen lógicas distintas que, a la vez conversan, se tocan, se chocan y 
conviven.

Referencias

Barbarich, Juan Alfredo. (2017). Trancabalanca. Diccionario de habla rural de 

Jujuy. Jujuy: EdiUNJu.

Calveiro, Pilar. (2006). Poder y Desaparición. Buenos Aires: Colihue

Da Silva Catela, Ludmila. (2001). No habrá flores en la tumba del pasado. La 

experiencia de reconstrucción del mundo de los familiares de desapare-

cidos. La Plata: Ediciones al margen.

Jelin, Elizabeth. (2002). Los trabajos de memoria. Madrid: Siglo XXI de 
España editores, s.a. Siglo XXI de Argentina editores.

Ricoeur, P. (1999). La lectura del tiempo pasado: memoria y olvido. Madrid: 
UAM.

Vargas, Amalia. (2020). Ritos y ceremonias andinas en torno a la vida y la 

muerte en el noroeste argentino. Buenos Aires: Biblos.

Documentos consultados

Arroyo, E. (2019) 1 Y 2 de noviembre: Desde el Alma y Para las Al-

mas. [Nota de Facebook]. https://www.facebook.com/no-
tes/345526803229044/

HIJOS Jujuy. (agosto de 2018). Centro Clandestino de Detención Gue-
rrero. Gacetilla de los juicios de lesa Humanidad de Jujuy. “La verdad 

como el tábano” (pp. 4-5), (2).

https://www.facebook.com/notes/345526803229044/
https://www.facebook.com/notes/345526803229044/
https://www.facebook.com/notes/345526803229044/


Mariana Garcés

81

Cartografías de las memorias: lenguajes de 

la cultura, cuerpos y escrituras (1a ed.)

Paula Massano y Lucia Rios (Eds.)

Publicado por el Área de Publicaciones de 

la Facultad de Filosofía y Humanidades - 

Universidad Nacional de Córdoba

Noviembre de 2025 [Libro digital]

Esta obra está bajo una Licencia Creati-

ve Commons Reconocimiento – Compartir 

Igual (by-sa)


	Autoridades de la FFyH - UNC
	Índice
	Prólogo Cartografías de las memorias:  lenguajes de la cultura, cuerpos y escrituras
	Introducción Los derechos humanos y las agendas de las memorias: algunos apuntes 
	Existencias liminares: derivas de la relación entre cuerpos, violencias y escrituras en el libro de 
	¿Qué lugares, para qué memorias?  Lo que la Facultad de Psicología marca y desmarca
	Compartir y alimentar el alma:  rituales en torno a los detenidos- desaparecidos  en Guerrero- Jujuy
	Corp/oralidades y memorias populares cantadas: una propuesta de re-existencia en  clave femenina des
	Memorias de escrituras plurales: apuntes sobre textos de Gabriel Gatti y Julián Axat Una lectura com
	Entre la política, la vida y la literatura:  las biografías ficcionales y el porvenir  de lo (in)hum
	Reponer la ausencia a través de un filme:  El padre (2016) de Mariana Arruti
	Modelos de mundo:  el castigo en el cuerpo femenino como  cartografía del orden patriarcal
	Memorias, cuerpos y archivos
	Descolonizar el tiempo.  Heterocronías y comunidad desde  una perspectiva situada
	El secuestro de la experiencia:  una lectura de Walter Benjamin  desde Suely Rolnik
	La emancipación humana como  “explosión sensible” de la actividad vital
	Cuerpos, imágenes y  curadores algorítmicos
	_Hlk167793105

