
163

Descolonizar el tiempo. 
Heterocronías y comunidad desde 

una perspectiva situada

Yanina Luponio Sáenz*

En la formación de los Estados nacionales en sociedades poscoloniales, 
el nacionalismo se construyó de un modo diferente al de las metrópo-

lis europeas. Conceptos como individualidad y nación, en una narrativa 
capitalista, tradujeron la identidad de la comunidad en Estado-nación, su-
primiendo su fuerza con el fin de promover el desarrollo del individuo 
normalizado y de regímenes modernos de poder disciplinado. El Estado 
que comenzó a surgir en las neófitas repúblicas poscoloniales interpeló 
a la sociedad desde un modelo de nación basado en conceptos universa-
les como ciudadanía, sociedad civil y democracia, que eran novedosos para 
dichas sociedades. Por ello, propongo buscar nuevas estrategias que nos 
permitan pensar nuestra realidad, poniendo sobre la mesa una mirada crí-
tica a los paradigmas de la ciencia política occidental.

La clave que recupero para visibilizar esta operación señala las consi-
deraciones sobre el tiempo y las heterocronías. En este sentido, establece-
ré un diálogo entre la noción de “tiempo heterogéneo” propuesta por Par-
tha Chatterjee (2008) y la perspectiva poscolonial de multitemporalidad 
de Silvia Rivera Cusicanqui (2018).

El primero de los autores Chatterjee nació en Calcuta, India. Es con-
siderado uno de los fundadores del Grupo de Estudios Subalternos que 
se caracteriza por un fuerte cuestionamiento a las bases epistémicas eu-
rocéntricas occidentales. En sus obras, está presente la ciencia política, 
la antropología y la historia, que, de forma interdisciplinaria, articulan la 
lectura de un pensar que observa profundamente su tierra natal. Por su 
parte, Rivera Cusicanqui, nacida en La Paz, Bolivia, es activista, socióloga 
e historiadora de orígenes aymara, reconocida por sus estudios sobre la 
descolonización, con un fuerte arraigo a la cosmovisión y epistemología 
andina. 

* Centro de Investigaciones de la Facultad de Filosofía y Humanidades / Universidad Nacio-
nal de Córdoba - yaninaluponio@gmail.com

 

mailto:yaninaluponio@gmail.com


Descolonizar el tiempo. 

Heterocronías y comunidad desde una perspectiva situada

164

Estos autores ponen en cuestión la idea de un tiempo homogéneo 
desde sus propias claves situadas. La desnaturalización de la concepción 
moderna capitalista del tiempo impacta de un modo central e ineludible 
en la construcción de la comunidad y su identidad. A diferencia de la con-
cepción de un tiempo lineal, homogéneo y progresivo que se impuso en 
la modernidad, en el enfoque de Chatterjee (2008) y de Rivera Cusicanqui 
(2018), hablamos de una temporalidad densa y conflictiva, cuyas tensiones 
no se zanjan con el transcurrir cronológico y cuya estructura profunda no 
alcanza a ser afectada por los sucesivos cambios superficiales producidos 
a lo largo de la historia. 

Se pone en cuestión, así, la pretensión de un tiempo vacío, homogé-
neo, capitalista que desestima cualquier resistencia, reduciendo las hete-
rocronías a residuos precapitalistas y a un tiempo premoderno. Ambos 
pensadores reflexionan sobre categorías de la teoría política moderna en 
sociedades donde el pasado colonial sigue siendo una dinámica interna. 
Dentro de este marco, reconsiderando el tiempo, podemos pensarnos 
desde otras ontologías subalternas y, específicamente, latinoamericanas, 
para revisar, desde allí, formas de ciudadanía.

Propongo reflexionar sobre una alternativa a la vinculación política 
que impone el Estado-nación occidental, discutiendo la noción de ciuda-
danía basada en una concepción del individuo en clave de libertad e igual-
dad, nacida de las reformas liberales de fines del S.XIX, y dimensionar 
su rol o influencia en los modos de vinculación comunitaria y cooperati-
va. Sigo a Chatterjee y Cusicanqui, para quienes esta dimensión no pasa 
desapercibida, sino que retoman el concepto de comunidad como modo 
de resistencia. Para el pensador indio, la comunidad es entendida como 
aquello que linda los márgenes del dominio capitalista. Es el lugar y modo 
de resistencia que negocia cotidianamente con los partidos políticos y las 
autoridades gubernamentales por el reconocimiento de derechos legales y 
derechos adquiridos. A su vez, la socióloga boliviana invita a reivindicar 
los lazos comunitarios para volver a crear tramas que nos permitan pensar 
y hacer en comunidad frente a la crisis civilizatoria que vivimos. 

Ahora bien, pensar la identidad política en términos de comunidad 
precisa del marco de las heterocronías, lo cual considero crucial para este 
giro hacia una nueva configuración política de la comunidad. Es impor-
tante hablar de un concepto clave en relación a la lectura de la autora so-
bre el tiempo. La noción ch’ixi es presentada en su libro Un mundo ch’ixi es 



Yanina Luponio Sáenz

165

posible (2010) donde explica que esta idea obedece a la concepción aymara 
de algo que es y no es a la vez, es decir, a la lógica del tercero incluido. Un 
color gris ch’ixi es blanco y no es blanco a la vez; es blanco y también es 
negro, su contrario. Repensarnos desde el entretejido ch’ixi de las diversi-
dades poscoloniales actuales, requiere la reconsideración no lineal de los 
tiempos como heterocronías y multi temporalidades.

La noción de sociedad política en Chatterjee (2008) y la comunidad 
como modo de resistencia

Frente a la noción de herencia moderna de ciudadano, aparecen poblacio-
nes heterogéneas: grupos de interés, inmigrantes y asentamientos ilegales, 
comunidades que reclaman por sus derechos de una manera particular, ya 
no desde la aspiración por la toma del poder para gobernar, sino por la 
conquista de espacios para definir cómo quieren ser gobernados, con la 
prerrogativa de que el gobierno debe atender esas demandas, muchas ve-
ces, por fuera de las instituciones o marcos legales. 

Así, aparece un nuevo camino posible de vinculación entre Estado y 
sociedad, donde el primero ya no interpela a la ciudadanía como un todo 
homogéneo, sino que reconoce las diferencias de cada grupo de intereses. 
En este sentido, ya no podríamos hablar de sociedad civil que precisa de 
una unificación y homogeneización de los ciudadanos, sino que, estaría-
mos frente a una sociedad política que respeta la fragmentación y hetero-
geneidad de cada grupo en particular. 

Este cambio de foco y de acción permite un modo de relación entre 
gobierno y gobernados que se basa en la posibilidad de negociación. Cada 
sector particular de la sociedad política negocia y hasta puede plantear las 
condiciones en las cuales este vínculo se dé. Para llegar al punto de la ne-
gociación, los grupos de interés deben obtener su reconocimiento como 
un grupo de población particular, plausible de convertirse, desde el punto 
de vista de la gubernamentalidad, “en una categoría empírica funcional 
para definir e implementar políticas públicas” (Chatterjee, 2008, p.130)

Chatterjee (2008) explora cómo algunos grupos sociales han logrado 
negociar con el Estado y cómo otros no lo han logrado. Entre aquellos 
que logran este reconocimiento y quienes no, hay un punto clave que los 
distingue: los pobladores reconocidos, aunque sea un reconocimiento 
inestable y susceptible siempre a modificarse por avatares políticos cir-



Descolonizar el tiempo. 

Heterocronías y comunidad desde una perspectiva situada

166

cunstanciales, logran crear una identidad colectiva política con un carác-
ter moral singular que previamente no existía. Hay una transición que 
va desde un asentamiento determinado, un grupo humano habitando un 
espacio y tiempo específico, hacia una estructura social que se construye 
como comunidad. Esta transformación necesita de un compromiso edu-
cativo, social y cultural colectivo que lleva a crear un espacio común, una 
identidad propia y compartida por los integrantes que ahora se sienten 
parte de una organización mayor. 

El éxito de estas negociaciones depende de la habilidad de estos gru-
pos particulares de población para elaborar estrategias de movilización 
social e influir en la implementación de políticas públicas a su favor. Este 
camino de acción política es posible y puede tener éxito, aunque siempre 
es temporal y coyuntural.

Chatterjee (2008) describe a “la sociedad política como un espacio de 
negociación y contestación generado a partir de la actuación de las agen-
cias gubernamentales, con frecuencia tenemos que hablar de procesos 
administrativos paralegales y de reivindicaciones colectivas que apelan a 
lazos de solidaridad moral.” (p.153)

Entonces, es importante hablar del vínculo que existe entre la sociedad 
política y las formas político-legales del Estado moderno. Los principios 
de soberanía popular y ciudadanía igualitaria de este último se enmarcan 
dentro de los conceptos de propiedad y comunidad. Bajo el concepto de 
propiedad, se establece la regulación legal sobre la cual los individuos de-
ben vincularse en el marco de la sociedad civil. Para que ello sea posible, 
el Estado debe mantener la ficción de que todos sus ciudadanos forman 
parte de esa sociedad civil, enunciada en la afirmación que dictamina que 
todos los habitantes de una nación son iguales ante la ley. Este carácter 
ficcional de la construcción legal se puede observar en la administración 
de servicios públicos al diseñar las políticas públicas. De allí se desprenden 
diferentes modos de vinculación con la población: por un lado, el camino 
legal en el cual se enmarca la vida de la ciudadanía o sociedad civil, y por 
el otro, el camino paralegal, privilegiado para tratar las reivindicaciones 
de la sociedad política.

Ambas coexisten y precisan ser afirmadas, teniendo en cuenta que la 
sociedad civil funciona como referente o aspiración a alcanzar por parte 
de aquellos que quedan en su margen. Las luchas de la sociedad políti-
ca tienen que ver con aquello que, para la sociedad civil, son derechos y 



Yanina Luponio Sáenz

167

obligaciones que están dentro del ámbito legal. Cabe resaltar la importan-
cia del ámbito paralegal, en términos de que la mayor parte del mundo 
se mueve dentro de este campo y es parte integral del proceso histórico 
moderno. La comunidad, por su parte, adquiere legitimidad dentro del Es-
tado moderno sólo a través de la nación, y toda organización de este tipo 
que no pueda ser subsumida por la misma es considerada sospechosa. Este 
movimiento condujo a que la comunidad sea, con éxito en muchos casos, 
disciplinada por el Estado-nación, sosteniendo que no es más que un re-
siduo del Estado-nación capitalista, aquello que quedó por fuera de los 
paradigmas de los Estados nacionales contemporáneos.

Esta distinción, que se abre por el disenso de intereses entre el Estado 
moderno capitalista y comunidades locales, tiene por consecuencia que el 
primero abogue por la desaparición de la comunidad - no entendida como 
nación- sosteniendo una narrativa capitalista que afirma que solo los ex-
cluidos, una minoría (aunque en realidad son la mayor parte del mundo) 
forman comunidades a partir de la comprobación de la existencia de un 
poder superior que los margina y excluye.

Chatterjee propone encontrar en la narrativa de la comunidad un ca-
mino para imaginar una alternativa política a la narrativa capitalista del 
estado. Para ello, sostiene que es vital pensar el conflicto entre comunidad 
y capital más que en las tensiones entre Estado y sociedad civil. La oposi-
ción entre estos últimos no es tan importante para Chatterjee, porque la 
sociedad civil ha construido un lenguaje similar al del Estado, defendiendo 
que las retóricas de ambos están imbricadas mutuamente. Por tanto, no 
sería la mejor opción quedarnos en esta distinción; sino más bien, debe-
ríamos ocuparnos de la oposición entre comunidad y capital, entendiendo 
que este último intenta romper los lazos del individuo con su cultura y 
tradición, fortaleciendo un individualismo atomizante sin identidad co-
lectiva común. 

La comunidad, desde su propia narrativa -y no la que nos cuenta la 
narrativa capitalista-, funciona como resistencia contra el Estado y el ca-
pitalismo en su afán por romper los vínculos individuales dentro de un 
entramado comunitario, llevándolo hacia un individualismo atomizado y 
enajenado. En este sentido, la comunidad se torna un lugar que el capital 
no podría dominar y por ello, es el espacio ideal para el ejercicio político 
de los subalternos. 



Descolonizar el tiempo. 

Heterocronías y comunidad desde una perspectiva situada

168

Tiempo heterogéneo en Chatterjee (2008) y Rivera Cusicanqui (2018) 
vinculado a la noción de comunidad.

Antes de analizar el concepto de tiempo heterogéneo, es preciso retomar 
la discusión entre Anderson (1989) y Chatterjee en torno a la noción de 
tiempo. Benedict Anderson nació en la provincia china de Yunnan, en 
el límite con Vietnam, donde vivió pocos años antes de mudarse con su 
familia de origen irlandés a Estados Unidos y luego a Irlanda. Su obra está 
atravesada por los procesos sociopolíticos y culturales del Sudeste Asiá-
tico, territorio al cual vuelve en sus análisis sobre la construcción de las 
naciones y los nacionalismos. Su libro más emblemático fue Comunidades 

Imaginadas, publicado por primera vez en 1983. Allí se enfocó en obser-
var las duraderas transformaciones culturales menos tangibles que hacen 
factible que se sostenga el nacionalismo. Para ello, retoma nociones desa-
rrolladas por Walter Benjamin, especialmente sobre tiempo homogéneo 
y vacío y el capitalismo de imprenta que, en su combinación, permitían 
“comunidades de tipo ‘horizontal-secular, de tiempo transverso’” (Ander-
son, 1989, p.63) que formaban la base de la imaginación nacional. 
Anderson sitúa a la nación en un tiempo homogéneo y dentro de un pro-
greso histórico donde el pasado se conecta con el presente y el futuro de 
modo lineal. También podría nombrarse como el tiempo del capitalismo, 
donde no hay lugar para ningún gesto de resistencia, ya que es interpre-
tado como un residuo precapitalista de un tiempo premoderno. Dichas 
resistencias al capitalismo son concebidas como huellas del pasado de la 
humanidad, como algo que debería haberse abandonado, aunque no se 
haya hecho aún.
Si bien Chatterjee respeta la propuesta de Anderson, la acusa de contener 
demasiados esencialismos discutibles y, frente a ello, desarrolla su crítica a 
partir de lo que describe como la utopía del tiempo homogéneo. Sostiene 
que la propuesta del pensador nacido en el sudeste asiático es una utopía 
donde el pasado no tendría asidero en el devenir de la nación, que termina 
siendo un “significante vacío” (Chatterjee, 2008, p.11) colmado de dife-
rentes experiencias de diversos grupos sociales. El pensador indio declara 
que la conexión lineal de pasado, presente y futuro sería la condición de 
posibilidad para “imaginaciones historicistas de la identidad, nacionali-
dad, progreso, etc.” (Chatterjee, 2008, p.62), pero que, en cualquier caso, 
ese tiempo homogéneo y vacío no existe para nadie en ninguna parte del 



Yanina Luponio Sáenz

169

mundo. La nación, para él, nunca habitó el tiempo utópico del capitalismo, 
y lo confronta con la dimensión del espacio real de la vida moderna en 
un tiempo heterogéneo y denso, haciendo referencia al concepto de he-
terotopía.
Este concepto es presentado por Michel Foucault en una conferencia pro-
nunciada en el Cercle d’Études Architecturales (Círculo de Estudios Arquitec-
tónicos) en París el 14 de marzo de 1967. El mismo remite a que vivimos 
en la época de la simultaneidad, de la yuxtaposición, de lo cercano y de lo 
lejano, de lo contiguo y de lo disperso. Luego, desarrolla las heterotopías 
como rasgos característicos de la sociedad moderna contemporánea y ex-
presa que le interesan especialmente aquellos espacios que se encadenan 
entre sí, pero que, al mismo tiempo, se contradicen con todos los demás.
Para Chatterjee, no hay una convivencia o coexistencia de un tiempo 
moderno y un tiempo premoderno, sino realidades heterogéneas y frag-
mentadas que “son los nuevos productos del encuentro con la propia mo-
dernidad” (Chatterjee, 2008, p.63). Para el autor, hay evidencia suficiente 
para observar que otros tiempos no son meras supervivencias de un pasado 
premoderno, sino el producto nuevo del encuentro con la propia moder-
nidad. 
Por su parte, y desde latitud latinoamericana, Rivera Cusicanqui (2018) 
desarrolla una concepción particular de tiempo que nace de las entrañas 
de la cultura aymara. Rivera Cusicanqui (2018) reflexiona en torno a la 
episteme indígena en su afán por movilizar disciplinas y academicismos 
rígidos, interpelando, en diferentes tonos, las miradas esencialistas y el 
colonialismo interno que opera en la base estructural de la articulación 
social de las sociedades latinoamericanas, tanto en los intentos de reorga-
nización política que devinieron en la formación de los estados naciona-
les, como en los gestos cotidianos de la vida diaria que reproducimos con 
nosotrxs mismos y con todo aquello con lo que tratamos. Esto quiere decir 
que la impronta colonial, aún con los siglos ya acaecidos desde la conquis-
ta española, está grabada todavía hoy tanto en las relaciones sociales entre 
sujetos que conviven en una misma región, como en la autopercepción 
que tenemos de nosotros mismos y de los otros (humanos y no humanos). 
La autora recupera el aforismo aymara Quipnayra uñtasis sarnaqapxañani 

para hablar de otro tipo de concepción temporal que le interesa para con-
traponer a aquella progresiva, lineal y homogénea. Esta concepción ayma-
ra alude a “la necesidad de caminar siempre por el presente, pero mirando 



Descolonizar el tiempo. 

Heterocronías y comunidad desde una perspectiva situada

170

futuro-pasado (...) y ése es el andar como metáfora de vida porque no solo 
se mira futuro-pasado; se vive futuro-pasado, se piensa futuro-pasado” 
(Rivera Cusicanqui, 2018, p.84). Este gesto anacrónico concibe un pasado 
delante, un futuro atrás y un presente que es violentado por un pasado 
que irrumpe inexorablemente sobre él, devolviendo imágenes revelado-
ras para el presente. 

Existe, pues, un tiempo indeterminado y denso que contrasta con el 
tiempo lineal propio de un tipo de narración histórica asociada a la conso-
lidación de los nacionalismos modernos. Podría decirse que, a partir de la 
asimilación de momentos de crisis, la pregunta por el tiempo es recurren-
te, Rivera Cusicanqui también remite a Benjamin (1942) cuando habla 
de instantes de peligro que permiten traer al presente un pasado que estaba 
muerto para convertirlo en una vía posible de emancipación, saliendo de 
la polarización del presente para (re)ver el pasado y (re)comprender el 
presente. 

La autora defiende que coexisten diversas temporalidades que se ten-
sionan mutuamente y, si bien dichas tensiones remiten a profundos pro-
cesos históricos del pasado, conservan actualidad, ya que dichos procesos 
no se han resuelto y constituyen el actual carácter abigarrado de las cultu-
ras andinas. Es importante mencionar que, al traer la epistemología ayma-
ra como herramienta para abrir interrogantes, reflexiones y quizás, sobre 
todo la posibilidad de una narración diferente sobre nuestra concepción 
de colonialismo, la autora es consciente de la proliferación de apropia-
ciones culturales, de conceptos y prácticas indígenas dentro de debates 
decoloniales o estatales, con los cuales es sumamente crítica.

Así, se posiciona sobre una línea anticolonial que no implica solo el 
ejercicio del pensamiento, sino también las prácticas, el decir y hacer del 
cuerpo, un pensar situado en el aquí y ahora de un territorio dado que 
busca deslegitimar cualquier modo de codificación y uso ornamental de lo 
indígena, tan recurrente, en su visión, en posturas decoloniales y post-co-
loniales, sin mencionar el especial peso que le da a la fetichización de los 
conceptos indígenas utilizados por el Estado-nación. Para la autora, cada 
uno de estos es un proceso de colonización simbólica. Esto nos exige estar 
atentos a los propios gestos coloniales que, aun queriendo alejarnos de 
ellos, reproducen dicotomías coloniales que potencian la recolonización 
cotidiana. No hay que perder de vista que nuestro pensamiento se formula 
en base a discursos colonizantes y colonizadores que se reproducen toda-



Yanina Luponio Sáenz

171

vía hoy como una dinámica interna. Estas huellas coloniales enquistadas 
en nuestro interior son el pensamiento polar y binario, la jerarquización 
-basada en el saber institucionalizado que distancia la praxis de la teoría y 
termina destruyendo la praxis- y la lectura lineal de la historia. Otro modo 
de pensar y hacer, escuchar y narrar es imprescindible para reafirmarnos 
desde un lugar diferente al que nos ha impuesto la misma colonización. 

En este sentido, el tiempo es uno de los conceptos más significativos 
sobre el cual hacer preguntas; de él nacen las posibilidades de construc-
ción política que precisan de un tiempo especial de definición epistémica. 
Como ya se mencionó en Chatterjee (2008) el tiempo homogéneo y lineal 
es necesario para la construcción de un progreso capitalista moderno, y 
aún más, neoliberal, como el que se nos presenta hoy en día. Rivera Cu-
sicanqui (2018) desarrolla una idea resonante con esta, pero desde la con-
tingencia colonial latinoamericana, donde se ponen en juego otros discur-
sos, otras lenguas y, por lo tanto, otras ontologías. Ambos autores, desde 
sus coordenadas situadas, buscan una desnaturalización de la concepción 
moderna capitalista del tiempo porque impacta de un modo central e in-
eludible en la construcción política de comunidades y sus identidades. A 
diferencia de la concepción de un tiempo lineal, homogéneo y progresivo 
que se impuso en la modernidad, en el enfoque de Chatterjee (2008) y en 
el de Rivera Cusicanqui (2018), hablamos de una temporalidad densa y 
conflictiva, cuyas tensiones no se zanjan con el transcurrir cronológico. 

Referencias

Anderson, Benedict (1989) Comunidades imaginadas. Reflexiones sobre el 

origen y la difusión del nacionalismo. México: FCE.

Benjamin, Walter (2005) Sobre el concepto de historia. Obras completas. 
Libro II/2. Madrid: Abada

Benjamin, Walter (2005) Libro de los pasajes. Madrid: Akal.

Chatterjee, Partha (2008) La nación en tiempo heterogéneo y otros estudios 

subalternos. Buenos Aires: Siglo XXI- CLACSO.



Descolonizar el tiempo. 

Heterocronías y comunidad desde una perspectiva situada

172

Foucault, Michael (2004) De los espacios otros [Des espaces autres]. Con-
ferencia dictada en el Cercle des études architecturales, 14 de 
marzo de 1967. Publicada en Architecture, Mouvement, Continuité, 
octubre de 1984. https://www.fadu.edu.uy/estetica-diseno-i/fi-
les/2017/07/foucalt_de-los-espacios-otros.pdf

Rivera Cusicanqui, Silvia (2018) Un mundo chixi es posible: Ensayos de un 

presente en crisis. Buenos Aires: Tinta Limón.

Cartografías de las memorias: lenguajes de 

la cultura, cuerpos y escrituras (1a ed.)

Paula Massano y Lucia Rios (Eds.)

Publicado por el Área de Publicaciones de 

la Facultad de Filosofía y Humanidades - 

Universidad Nacional de Córdoba

Noviembre de 2025 [Libro digital]

Esta obra está bajo una Licencia Creati-

ve Commons Reconocimiento – Compartir 

Igual (by-sa)

https://www.fadu.edu.uy/estetica-diseno-i/files/2017/07/foucalt_de-los-espacios-otros.pdf
https://www.fadu.edu.uy/estetica-diseno-i/files/2017/07/foucalt_de-los-espacios-otros.pdf

	Autoridades de la FFyH - UNC
	Índice
	Prólogo Cartografías de las memorias:  lenguajes de la cultura, cuerpos y escrituras
	Introducción Los derechos humanos y las agendas de las memorias: algunos apuntes 
	Existencias liminares: derivas de la relación entre cuerpos, violencias y escrituras en el libro de 
	¿Qué lugares, para qué memorias?  Lo que la Facultad de Psicología marca y desmarca
	Compartir y alimentar el alma:  rituales en torno a los detenidos- desaparecidos  en Guerrero- Jujuy
	Corp/oralidades y memorias populares cantadas: una propuesta de re-existencia en  clave femenina des
	Memorias de escrituras plurales: apuntes sobre textos de Gabriel Gatti y Julián Axat Una lectura com
	Entre la política, la vida y la literatura:  las biografías ficcionales y el porvenir  de lo (in)hum
	Reponer la ausencia a través de un filme:  El padre (2016) de Mariana Arruti
	Modelos de mundo:  el castigo en el cuerpo femenino como  cartografía del orden patriarcal
	Memorias, cuerpos y archivos
	Descolonizar el tiempo.  Heterocronías y comunidad desde  una perspectiva situada
	El secuestro de la experiencia:  una lectura de Walter Benjamin  desde Suely Rolnik
	La emancipación humana como  “explosión sensible” de la actividad vital
	Cuerpos, imágenes y  curadores algorítmicos
	_Hlk167793105

