
173

El secuestro de la experiencia: 
una lectura de Walter Benjamin 

desde Suely Rolnik

Paula Massano* 

Hacia una nueva barbarie: diagnóstico benjaminiano de la caída de 
la experiencia

En 1933 Walter Benjamin (1892-1940) escribió quizás el ensayo más 
conocido sobre la cuestión de la experiencia: Experiencia y pobreza. 

Aquí retoma la cuestión de la experiencia, pero no ya desde una dimen-
sión epistemológica, sino como una experiencia compartida, comunicable 
a través del lenguaje y que requiere de una apropiación activa.

Comienza el escrito recuperando una de las fábulas de Esopo, El labra-

dor y sus hijos, donde cuenta que un anciano, antes de morir, hace saber a 
sus hijos que en su viña hay un tesoro escondido; sólo se requiere excavar 
para encontrar el tesoro. Tras su muerte los hijos excavan y excavan sin 
encontrar el más mínimo rastro del oro. Pero al llegar el otoño, la ven-
dimia fue la más productiva que la de cualquier otra viña. Así, “los hijos 
comprendieron que el padre les había legado una experiencia: la riqueza 
no está en el oro, sino en el esfuerzo” (Benjamin, 2007, p.217)

En esta fábula de la niñez que aparece en los libros escolares Benjamin 
encuentra, desde un tono nostálgico, el concepto de experiencia que echa 
de menos, aquella experiencia que los mayores daban a los jóvenes y que 
parece estar perdiéndose. Pues se pregunta “¿Dónde podemos encontrar a 
alguien que sepa relatar bien algo? ¿Dónde hay moribundos que digan fra-
ses que pasen de generación en generación, al modo de un anillo?” (Ben-
jamin, 2007, p.217). El autor entiende la experiencia como una enseñanza 
que hay que desentrañar o aprender y ejercitar por experiencia propia. 
La experiencia es tal cuando puede ser compartida, cuando es colectiva, 

* Universidad Nacional de La Pampa / Centro de Investigaciones de la Facultad de Filosofía 
y Humanidades de la Universidad Nacional de Córdoba - paumassano@gmail.com

 

mailto:paumassano@gmail.com


El secuestro de la experiencia: 

una lectura de Walter Benjamin desde Suely Rolnik

174

es decir, requiere fundamentalmente de la interacción con otros, es una 
invitación a realizar una experiencia propia.

Cabe preguntarse pues, ¿Qué es lo que ha llevado a la pérdida de la ex-
periencia? ¿Qué acontecimientos han marcado la caída de la experiencia? 
Benjamin está pensando en su tiempo, busca diagnosticar para trazar po-
sibles líneas de recuperación. En tiempos de posguerra, entre 1914 y 1918, 
es claro que “la cotización de la experiencia se ha venido abajo” (Benjamin, 
2007, p.217) ello se debe a que esa generación ha sufrido una de las expe-
riencias más terribles de la historia.

La Gran Guerra representa el punto culminante de la caída de la ex-
periencia, principalmente por dos factores. Por un lado, el cambio. Los 
que volvieron de la guerra encontraron que todo menos las nubes habían 
cambiado. Este cambio voraz impide que el hombre pueda digerirlo, com-
prenderlo, asimilarlo, de esta manera han quedado mudos, encerrados, ha 
dejado de vivir su sociabilidad. (Benjamin, 2007).1 El segundo factor tiene 
que ver, con la desproporción entre la capacidad de captar y expresar, 
aclara Amengual (2008) “tanto la gravedad de los acontecimientos como 
su desproporción con respecto a la capacidad de asimilarlos apunta a que 
la experiencia no se pierde por falta de hechos y acontecimientos, abun-
dantes e impresionantes, sino por exceso” (p.40). Estos acontecimientos, 
como las experiencias de las guerras de trincheras, las experiencias de una 
economía de la inflación, la experiencia corporal del hambre, los paisajes 
derruidos, superan la capacidad humana de comprenderlo y arruinan el 
suelo de experiencias a partir de las cuales se puede invitar a nuevas expe-
riencias. La posguerra, dejó un mundo fragmentado, que al mismo tiem-
po evoluciona rápidamente, una evolución que se hace eco de la fractura, 
que impide la continuidad, que hace imposible compartir y transmitir las 
experiencias. 

Esta evolución acelerada lleva a Benjamin (2007) a postular que otro 
de los hechos causantes de la desaparición de la experiencia es el “desplie-
gue formidable de la técnica” (p.217). La caída de la experiencia no se debe 
a la falta de ideas y de ofertas, sino más bien lo opuesto, una nueva mi-
seria cayó sobre los hombres, que tiene que ver con “la sofocante riqueza 
de ideas que se han difundido entre la gente (o que más bien se les vino 
encima)” (p. 218). A este fenómeno Benjamin lo asocia con el proceso de 

1 Esta descripción aparece también, sólo con algunas diferencias, en El narrador 

véase Benjamin (2008, p.60)



Paula Massano

175

galvanización, es decir, se produce un encubrimiento de las ideas. Esta mi-
seria se ha puesto de manifiesto con la técnica, en el sentido de que no se 
tiene con ella una relación “aurática”2; la técnica no es asumida e integrada 
en el mundo humano, sino que a modo de instrumento busca más bien 
dominarlo y desfigurarlo. La técnica cambió el mundo convirtiéndolo en 
anónimo, aislándolo, aislándonos. Se ha vuelto una fuente inagotable de 
estímulos y de señales que provoca una desproporción entre lo que pue-
do captar y expresar, en donde más que comunicar, absorben. Pues, “se 
muestra con claridad que la pobreza de nuestra experiencia es tan solo una 
parte de la gran pobreza, que ahora ha vuelto a recibir un rostro” (Benja-
min, 2007, p. 218) como lo reflejan las máscaras desfiguradas de aquellas 
grandes pinturas de Ensor.

Ante este diagnóstico Benjamin (2007) no puede más que preguntarse 
“¿qué valor tiene toda la cultura cuando la experiencia no nos conecta con 
ella?” (p.218) La cultura ya no genera lazos entre los hombres, no parece 
haber una relación entre las distintas generaciones, porque no hay una 
experiencia que nos vinculen con el patrimonio cultural, con los demás. 
Caminamos entre la multitud como el personaje de Edgar Allan Poe3, 
que, sin rumbo fijo y coordenadas ordenadoras circula por la gran ciudad. 
Pero, para Benjamin, esta pobreza no se da sólo en el ámbito de la expe-
riencia privada, sino en la humanidad en general. Es pues, “una especie de 
nueva barbarie” (Benjamin 2007, p. 218).

Nueva barbarie que marca las posibilidades de un nuevo comienzo. 
Es justamente esta extrema pobreza la que marca la posibilidad misma de 
la experiencia, de la misma forma que Descartes, Einstein, Brecht y Loos 
tuvieron que comenzar de nuevo, desprenderse de lo tradicional por más 
que sea muy valioso, y mirar hacia adelante. Si bien el autor de Experiencia 

y pobreza (1933) sostiene que los intelectuales de la época concuerdan con 
una “falta de ilusiones” (Benjamin, 2007, p. 219) y por ello, una aceptación 
de lo que les tocó vivir, Benjamin busca un sentido positivo de la barbarie, 
a modo de una liberación de aquellas cargas inútiles que obstruyen el ca-

2 Para un análisis más profundo de la pérdida del aura y la reproductibilidad téc-
nica véase: Benjamín (2008): “La obra de arte en la época de su reproductibilidad 
técnica”, en Obras, libro I, vol. 2, pp. 49-85.

3 Véase: Edgar Allan Poe (s/f) “El hombre de la multitud” [En línea] Consultado 
el 7/12/2017. https://posgrado.uvq.edu.ar/file.php/2116/Poe_-_El_hombre_de_
la_multitud.pdf



El secuestro de la experiencia: 

una lectura de Walter Benjamin desde Suely Rolnik

176

mino a la creatividad y de la libertad. Amengual (2008) lo llama “una huida 
para adelante, un tour de force para hacer de la necesidad virtud” (p. 43), es 
una especie de olvido para poder pensar por sí mismo, “desprendiéndose 
del peso de la tradición que nos hipoteca o nos ahoga” (p. 43).

Esta mirada positiva de la barbarie pone en evidencia que la expe-
riencia no es una mera acumulación, tampoco la podemos heredar sin 
apropiárnosla. Asumir la pobreza de la experiencia de la época, para to-
mar conciencia de ella puede convertirse en el factor que posibilite nuevas 
experiencias, puede devenir la barbarie en una “nueva belleza”4. Otro ele-
mento positivo de la lectura benjaminiana de la barbarie resalta Amengual 
(2008, p.44) tiene que ver con la “interrupción” como categoría contra-
puesta a la de sistema o la idea de progreso. Este último se presenta como 
una clausura o encubrimiento de la discontinuidad por tratar de crear una 
continuidad que no es más que aparente. La lectura benjaminiana positiva 
de la barbarie, nos permite poner de manifiesto las grietas, entendiendo 
que la experiencia es posible a modo de relámpagos. No es que el sujeto 
desee una experiencia nueva, sino que más bien es el presentimiento de 
que quiere librarse de las experiencias, para poder manifestar su pobreza 
para que desde allí surja algo decente (Benjamin 2007, p.221).

¿Pérdida de la experiencia en América Latina? Una lectura de la 
experiencia en Suely Rolnik

Como en Walter Benjamin, Suely Rolnik se preocupa y se ocupa de pen-
sar su propio tiempo. Mientras el pensador alemán está examinando la 
pérdida de la experiencia luego de la Gran Guerra en Europa, la psicoa-
nalista brasileña en Esferas de la insurrección. Apuntes para descolonizar el 

4 El término “nueva belleza” lo utiliza Benjamin a propósito de la caída de la 
narración, en su texto El narrador (2008b, p.54). Pues bien, sería necio, escribe, 
percibir el fin de la narración, al igual que la caída de la experiencia como una 
“manifestación de la decadencia”. Éste es más bien un fenómeno que acompaña 
la fuerza productiva que hace sentir en la misma caída una “nueva belleza en lo 
que se desvanece”. En la caída de la experiencia, en esta nueva forma de barbarie 
se puede señalar algo más de lo que aparece, lo que pone de manifiesto es que lo 
que se hace presente, no aparece como una totalidad, sino que se hace presente a 
modo de ruinas, es decir, de manera fragmentada. Esto remite al concepto de aura 
que Benjamin trabaja en su texto La obra de arte en la época de su reproductividad 

técnica (2008b). 



Paula Massano

177

inconsciente (2019) se ocupa de analizar el territorio latinoamericano, en-
tre el período que va de 1930 que precedió a la Segunda Guerra Mundial 
y, consecuentemente, los años de los regímenes dictatoriales que, se bien 
fueron disolviéndose a lo largo de 1980, esas fuerzas jamás desaparecie-
ron, generando una especie de, en palabras de Rolnik (2019) “repliegue 
estratégico temporal al acecho de condiciones favorables para su regreso 
triunfal, retomando un looping que parece nunca tener fin” (p. 90).

¿Qué pasa con la experiencia en este período? ¿qué pasa con la ex-
periencia en estos territorios? Pareciera que ha quedado atrapada en esa 
“lógica” de looping del que es difícil salir. En este apartado nos proponemos 
ampliar el concepto a la “pérdida de la experiencia” de Walter Benjamin 
en clave decolonial a partir de las categorías de experiencia subjetiva de 
sujeto y “fuera-de-sujeto” propuestas por la pensadora brasilera.

Con la caída de la cotización de la experiencia, el auge de los medios de 
comunicación masiva, la preponderancia de la presa y la novela; se genera 
una nueva forma de olvido y con ella es como si la facultad de intercam-
biar experiencias fuera arrebatada, escribe Benjamin (2008b) “es como si 
una facultad que nos parecía inalienable, las más segura entre las seguras, 
nos fuese arrebatada. Tal, la facultad de intercambiar experiencias” (p.60).

En el artículo El Narrador. Comentario sobre la obra de Nicolai Leskov 
publicado en 1936 Benjamin comienza a trabajar el vínculo entre la expe-
riencia y la transmisión de la experiencia. Aquí se puede ver claramente 
expresado que la narración no es sólo una forma de escritura o un género 
literario. La narración es una “forma artesanal de comunicación” (Benja-
min, 2008b, p.71) esto es, no se propone a transmitir una información, la 
narración lleva impregnado la propia vida del relator, como si fuera una 
huella.

La nueva barbarie, trajo un cambio en la percepción del mundo y la 
experiencia que afectan al hombre, lo han imposibilitado de dejar hue-
llas. Benjamin (2008b) sostiene que “cada vez más raro es encontrarse 
con gente que pueda narrar algo honestamente. Con frecuencia cada vez 
mayor se difunde la perplejidad en la tertulia, cuando se formula el deseo 
de escuchar una historia” (p.60). Esto se debe a que hacer experiencia se 
encontraba íntimamente vinculado con la capacidad de dejar una huella 
singular que pudiera devenir en un legado compartido. La técnica, parece 
haber bloqueado cualquier resquicio para deja una huella.



El secuestro de la experiencia: 

una lectura de Walter Benjamin desde Suely Rolnik

178

Esta imposibilidad de dejar una huella singular puede relacionarse con 
la imposibilidad de dar un consejo. Este es para Benjamin (2008b) uno de 
los rasgos característicos de muchos narradores natos. Y entiende al con-
sejo como “la continuación de una historia” (p. 63), no como una respues-
ta a una pregunta o una propuesta, “el consejo, entretejido en la materia 
de la vida que se vive, es sabiduría” (p. 64). Pues la falta de credibilidad en 
él no es más que otro síntoma de la decadencia de la comunicabilidad de 
la experiencia.

Para Benjamin (2008b) se perdió el don de estar a la escucha, porque 
se extinguió el aburrimiento, éste no es más que “el pájaro del sueño que 
empolla el huevo de la experiencia” (p. 70). Desapareció para el autor de 
El Narrador la comunidad de los que tienen el oído alerta: “[...]narrar his-
torias siempre ha sido el arte de volver a narrarlas, y éste se pierde si las 
historias ya no se retienen. Se pierde porque ya no se teje ni se hila mien-
tras se le presta el oído” (Benjamin, 2008b, pp.70-71)

En clave decolonial es posible pensar que hay sujetos, que nunca es-
tuvieron habilitados a dar consejos, hay experiencias que nunca pudieron 
ser comunicadas, hay historias que no pueden ser contadas porque nun-
ca fueron narradas; porque, como señala Suely Rolnik (2019) el régimen 
colonial capitalista explota la propia pulsión de creación individual y co-
lectiva e inhabilita cualquier nueva forma de existencia, haciendo de ellas 
su motor. En otras palabras, es de la propia vida que el sistema moderno/
colonial se apropia, en dos sentidos: por un lado, se apropia de la potencia 
creadora en el momento mismo de su impulso, en su esencia germinal; y, 
en segundo lugar, se apropia de la cooperación de la cual dicha potencia 
depende para realizarse en su singularidad “la fuerza vital de creación y 
de cooperación es así canalizada por el régimen para construir un mundo 
acorde con sus designios” (Rolnik, 2019, p. 28) propiciando esa suerte de 
looping tan eficaz para el encasillamiento de la experiencia.

Retomar las riendas de esa potencia creadora no es sencillo, en primer 
lugar, porque no es una cuestión de voluntad, no implica una toma de 
conciencia. Rolnik (2019) insiste en que es necesario resistir, ¿en dónde?, 
en el propio campo de la “política de producción de la subjetividad y del 
deseo dominante” (p. 31), en otras palabras, es necesario resistir en noso-
tros mismos, en nuestras propias experiencias subjetivas. Buscando vías 
de acceso a la potencia creadora en nosotros mismos.



Paula Massano

179

Si bien podemos decir que Rolnik reconoce al igual que Bejamin de 
que la pérdida de la experiencia la ha tornado a esta efímera, es decir, se 
da en momento breves y fugaces; su consistencia, frecuencia y duración se 
puede ir ampliando paulatinamente a medida que se trabaja en ello.

El pensamiento de Suely Rolnik (2019) nos habilita a mirar, desde un 
lente psicoanalítico, qué es lo que sucede con la experiencia en la propia 
singularidad. En el sujeto mismo, pues, ella distingue dos esferas: la expe-
riencia subjetiva como sujeto, en la que éste descifra el mundo por medio 
de la percepción para existir socialmente y encajar en una identidad nor-
mativa (este modo de subjetividad corresponde a la esfera macropolítica 
de la vida humana); y la experiencia subjetiva “fuera-del-sujeto” (p.100) 
que Rolnik lo analiza desde la esfera micropolítica. Esta última, refiere a 
la experiencia inmanente a nuestra condición de cuerpo viviente, a través 
de ella aprehendemos el mundo por medio de los afectos. Las experiencias 
de cada una de estas esferas funcionan según lógicas, escalas y velocidades 
bien dispares. Si bien, para la autora son simultáneas e indisociables, al 
mismo tiempo son irreductibles una a la otra. Su relación no es dialéctica, 
o de oposición, sino que constituye una paradoja, esto es, es una relación 
ineludible y engendra una tensión constante.

El principal signo del régimen colonial moderno, o como lo analiza 
la psicoanalítica, del “inconsciente colonial-capitalístico” (Rolnik, 2019), 
es que los procesos de opresión capturan la “fuerza vital” reduciendo la 
subjetividad a su experiencia como sujeto, “neutralizando la complejidad 
de los efectos de las fuerzas del mundo en el cuerpo en beneficio de la 
creación de un individuo con una identidad” (p. 11). De esta forma el su-
jeto colonial moderno utiliza la mayor parte de su fuerza vital, su energía 
pulsional para producir y reproducir una “identidad normativa” (p. 11). 
Para la autora, es menester introducir un hiato para descolonizar el in-
consciente, e introducir una diferencia dentro del proceso de subjetiva-
ción, pues, es necesario protestar contra el régimen antopo-falo-ego-lo-
gocéntrico, y el primer paso es: “desanestesiar nuestra vulnerabilidad a las 
fuerzas” para “potenciar la subjetividad en su experiencia fuera-del-sujeto” 
(Rolnik, 2019, p. 175). 



El secuestro de la experiencia: 

una lectura de Walter Benjamin desde Suely Rolnik

180

Referencias

Amengual, Gabriel (2008). Pérdida de la experiencia y ruptura de la tradi-
ción. La experiencia en el pensamiento de Walter Benjamin. En: 
Amengual, Gabriel; Cabot Mateu y Vermal Juan Luis. Ruptura de 

la tradición. Estudios sobre Walter Benjamin y Martín Heidegger (pp. 
29-59). Madrid: Editorial Trotta,

Benjamin, Walter (2007). Experiencia y pobreza. En: Benjamin, Walter. 
Obras, libro II, vol. 1, (pp. 216-222) Madrid: Abada. 

(2008a): La obra de arte en la época de su reproductibilidad técnica. En: 
Benjamin, Walter. Obras, libro I, vol. 2 (pp. 49-85). Madrid: Aba-
da.

(2008b): El Narrador, trad. de P. Oyarzun, Santiago de Chile: Metales Pe-
sados.

Rolnik, Suely (2019) Esferas de la insurrección. Apuntes para descolonizar el 

inconsciente. Buenos Aires: Tinta de Limón.

Cartografías de las memorias: lenguajes de 

la cultura, cuerpos y escrituras (1a ed.)

Paula Massano y Lucia Rios (Eds.)

Publicado por el Área de Publicaciones de 

la Facultad de Filosofía y Humanidades - 

Universidad Nacional de Córdoba

Noviembre de 2025 [Libro digital]

Esta obra está bajo una Licencia Creati-

ve Commons Reconocimiento – Compartir 

Igual (by-sa)


	Autoridades de la FFyH - UNC
	Índice
	Prólogo Cartografías de las memorias:  lenguajes de la cultura, cuerpos y escrituras
	Introducción Los derechos humanos y las agendas de las memorias: algunos apuntes 
	Existencias liminares: derivas de la relación entre cuerpos, violencias y escrituras en el libro de 
	¿Qué lugares, para qué memorias?  Lo que la Facultad de Psicología marca y desmarca
	Compartir y alimentar el alma:  rituales en torno a los detenidos- desaparecidos  en Guerrero- Jujuy
	Corp/oralidades y memorias populares cantadas: una propuesta de re-existencia en  clave femenina des
	Memorias de escrituras plurales: apuntes sobre textos de Gabriel Gatti y Julián Axat Una lectura com
	Entre la política, la vida y la literatura:  las biografías ficcionales y el porvenir  de lo (in)hum
	Reponer la ausencia a través de un filme:  El padre (2016) de Mariana Arruti
	Modelos de mundo:  el castigo en el cuerpo femenino como  cartografía del orden patriarcal
	Memorias, cuerpos y archivos
	Descolonizar el tiempo.  Heterocronías y comunidad desde  una perspectiva situada
	El secuestro de la experiencia:  una lectura de Walter Benjamin  desde Suely Rolnik
	La emancipación humana como  “explosión sensible” de la actividad vital
	Cuerpos, imágenes y  curadores algorítmicos
	_Hlk167793105

